
709

VAI�TRÒ�CỦA�NGHỆ�THUẬT�GỐM�TRONG�ĐỜI�SỐNG�
VĂN�HOÁ�CỘNG�ĐỒNG�NGƯỜI�BÌNH�DƯƠNG

Nguyễn�Quốc�Bảo�

Email:�bao.nguyenquoc@uah.edu.vn

Ngày�tòa�soạn�nhận�được�bài�báo:�29/09/2025

�Ngày�phản�biện�đánh�giá:�15/10/2025

Ngày�bài�báo�được�duyệt�đăng:�23/10/2025

DOI:�10.59266/houjs.2025.924

Tóm�tắt:�Bài�báo�“Vai�trò�của�nghệ�thuật�gốm�trong�đời�sống�văn�hóa�cộng�đồng�người�

Bình�Dương”�tập�trung�nghiên�cứu�mối�liên�hệ�giữa�nghệ�thuật�gốm�và�đời�sống�văn�hóa�-�xã�

hội�của�cư�dân�Bình�Dương,�nhằm�làm�rõ�vai�trò�của�nghề�gốm�trong�việc�hình�thành,�duy�

trì�và�lan�tỏa�bản�sắc�văn�hóa�địa�phương.�Mục�tiêu�của�nghiên�cứu�là�xác�định�giá�trị�văn�

hóa,�nghệ�thuật�và�cộng�đồng�mà�gốm�Bình�Dương�mang�lại�trong�quá�trình�phát�triển�và�hội�

nhập�hiện�nay.�Bài�báo�sử�dụng�phương�pháp�nghiên�cứu�liên�ngành,�kết�hợp�khảo�sát�thực�

địa�tại�các�làng�nghề�gốm�truyền�thống,�phỏng�vấn�nghệ�nhân,�phân�tích�đặc�trưng�tạo�hình,�

hoa�văn,�công�năng�và�biểu�tượng�văn�hóa�trong�sản�phẩm�gốm,�đồng�thời�tham�chiếu�tư�liệu�

lịch�sử�và�dân�tộc�học.�Kết�quả�nghiên�cứu�cho�thấy�nghệ�thuật�gốm�Bình�Dương�không�chỉ�

mang�giá�trị�thẩm�mỹ�và�công�năng,�mà�còn�là�phương�tiện�lưu�giữ�ký�ức�tập�thể,�phản�ánh�

phong�tục,�tín�ngưỡng�và�đời�sống�tinh�thần�của�cộng�đồng.�Nghề�gốm�tạo�dựng�không�gian�

giao�lưu�văn�hóa,�gắn�kết�nghệ�nhân�và�cư�dân�trong�quá�trình�sáng�tạo,�đồng�thời�góp�phần�

phát�triển�kinh�tế�-�xã�hội�thông�qua�các�làng�nghề�đặc�trưng.�Trong�bối�cảnh�toàn�cầu�hóa�và�

chuyển�đổi�số,�gốm�Bình�Dương�đang�được�quảng�bá�rộng�rãi�qua�bảo�tàng�ảo,�du�lịch�văn�

hóa�và�các�nền�tảng�số.�Nghiên�cứu�khẳng�định�giá�trị�bền�vững�của�nghệ�thuật�gốm�như�một�

di�sản�sống,�góp�phần�củng�cố�bản�sắc�văn�hóa�Việt�Nam�trong�dòng�chảy�hội�nhập�quốc�tế.

Từ�khoá:�chuyển�đổi�số,�di�sản,�đời�sống�văn�hóa�cộng�đồng,�làng�nghề,�nghệ�thuật�gốm�Bình�

Dương

1�Trường�Đại�Học�Kiến�Trúc�TP.HCM

I.�Đặt�vấn�đề

Bình� Dương� từ� lâu� được� xem� là�

một�trung�tâm�gốm�truyền�thống�tiêu�biểu�

của�Việt�Nam.�Nghề�gốm�nơi�đây�đã�hình�

thành�và�phát�triển�qua�hàng�trăm�năm,�gắn�

liền�với�quá� trình�giao� lưu�văn� hóa�giữa�

người�Việt,�người�Hoa�và�các�cộng�đồng�

bản�địa.�Sự�giao�thoa�ấy�tạo�nên�dòng�gốm�

có�phong�cách� tạo�hình,�kỹ� thuật�và�họa�

tiết�đặc�trưng,�phản�ánh�rõ�bản�sắc�văn�hóa�



710

vùng�Nam�Bộ.�Gốm�Bình�Dương�không�

chỉ�mang�giá� trị� thẩm�mỹ�và�công�năng,�

mà�còn�là�phương�tiện�lưu�giữ�ký�ức�văn�

hóa,�biểu�đạt�tín�ngưỡng,�phong�tục�và�lối�

sống�của�cư�dân�địa�phương.

Trong�bối�cảnh�công�nghiệp�hóa�và�

toàn� cầu� hóa� hiện� nay,� nhiều� làng� nghề�

truyền� thống� đang� đứng� trước� nguy� cơ�

mai�một�do�thay�đổi�thị�hiếu�và�áp�lực�thị�

trường.� Tuy� nhiên,� nghệ� thuật� gốm� vẫn�

cho� thấy� sức� sống� bền� bỉ� khi� được� tiếp�

cận� như�một� “di� sản�sống”,�vừa�bảo� tồn�

truyền�thống�vừa�mở�ra�không�gian�sáng�

tạo� đương�đại,� góp�phần� làm�phong�phú�

đời�sống�văn�hóa�cộng�đồng.

Các� công� trình� nghiên� cứu� trước�

chủ�yếu�tập�trung�vào�lịch�sử,�kỹ�thuật�và�

mỹ�thuật�gốm,�trong�khi�mối�quan�hệ�giữa�

nghệ�thuật�gốm�và�đời�sống�văn�hóa�cộng�

đồng�chưa�được�khai�thác�đầy�đủ.�Do�đó,�

nghiên�cứu�này�được�thực�hiện�nhằm�làm�

rõ�vai�trò�đa�chiều�của�nghệ�thuật�tạo�hình�

gốm�Bình�Dương� -� không�chỉ�ở� phương�

diện� giá� trị� thẩm�mỹ,�mà� còn� trong�việc�

hình�thành�bản�sắc,�gắn�kết�cộng�đồng�và�

phát�triển�kinh�tế�-�văn�hóa�địa�phương.

Bài�viết�sử�dụng�phương�pháp�tiếp�

cận�liên�ngành�giữa�mỹ�thuật�học,�dân�tộc�

học�và�văn�hóa�học,�kết�hợp�khảo�sát�thực�

địa,�phân�tích�tư� liệu�và�phỏng�vấn�nghệ�

nhân.� Nghiên� cứu� hướng� đến� ba� giá� trị�

chính:�Về� lý� luận:�Xem� nghệ� thuật�gốm�

như�một�hình�thức�biểu�đạt�văn�hóa�-�xã�

hội,�vượt�ra�ngoài�phạm�vi�nghề�thủ�công.�

Về� thực� tiễn:�Góp� phần� hỗ� trợ� công� tác�

bảo�tồn�di�sản,�giáo�dục�văn�hóa�và�phát�

triển�du�lịch�làng�nghề.�Về�học�thuật:�Tiếp�

cận�nghệ� thuật�gốm�trong�mối� tương�tác�

giữa�truyền�thống�và�hiện�đại,�vật� thể�và�

phi�vật�thể,�địa�phương�và�toàn�cầu.

Từ�đó,�nghiên�cứu�khẳng�định�rằng�

bảo�tồn�và�phát�huy�giá�trị�nghệ�thuật�gốm�

Bình� Dương� không� chỉ� là� gìn� giữ� một�

nghề� truyền�thống,�mà�còn�là�hành�động�

nuôi�dưỡng�bản�sắc�và�sức�sống�văn�hóa�

của� cộng�đồng� người�Bình�Dương� trong�

thời�đại�hội�nhập.

II.�Cơ�sở�lý�thuyết�nghiên�cứu

Nghiên� cứu� về� vai� trò� của� nghệ�

thuật� gốm� trong� đời� sống� văn� hoá� cộng�

đồng� người� Bình� Dương� cần� dựa� trên�

những�khung�lý�thuyết�có�khả�năng�lý�giải�

cả�chiều�sâu�truyền�thống�lẫn�ý�nghĩa�biểu�

tượng�văn�hoá.�Trong�đó,�có�ba�hướng�tiếp�

cận�lý�thuyết�quan�trọng:�

2.1.�Lý� thuyết� di� sản� văn�hoá� phi�

vật�thể

“Lý� thuyết� di� sản� văn� hóa� phi� vật�

thể”�(Intangible�Cultural�Heritage�theory)�

không�phải�là�một�lý�thuyết�duy�nhất�mà�

là�một�hệ�thống�quan�điểm,�khung�lý�luận�

và�chính�sách�quốc�tế�được�hình�thành�qua�

nhiều�giai�đoạn,�gắn�liền�với�các�học�giả,�

tổ�chức� và�văn�kiện� quốc� tế� (đặc�biệt� là�

UNESCO).�Di�sản�văn�hoá�phi�vật�thể�bao�

gồm�những�tập�quán,�tri�thức,�kỹ�năng�và�

biểu� đạt�được�cộng�đồng� thừa�nhận,� lưu�

truyền� và� tái� tạo� qua� nhiều� thế� hệ.�Tính�

đến�tháng�4/2023,�Việt�Nam�là�1�trong�10�

nước� có� số� di� sản� nhiều� nhất� được� vinh�

danh.�Với�15�di�sản�trong�đó�có�Nghề�thủ�

công�truyền�thống,�nghề�gốm�truyền�thống�

Bình�Dương�hội�tụ�đầy�đủ�các�yếu�tố:�kỹ�

thuật� chế� tác,� bí� quyết� nghề� nghiệp,� tri�

thức�dân�gian,�cùng�những�giá�trị�tinh�thần�

gắn�với�tín�ngưỡng,� lễ�hội�và�phong�tục.�

Nghệ�thuật�gốm�không�chỉ�hiện�diện�ở�sản�

phẩm�vật�thể�(đồ�dùng,�lò�nung,�kiến�trúc�

làng� nghề)�mà� còn� sống� động� trong� các�

yếu�tố�phi�vật�thể�(truyền�nghề,�kỹ�thuật,�

kinh�nghiệm�sáng�tạo).�Lý�thuyết�này�cho�

phép�nhìn�nhận�gốm�như�một�di�sản�sống,�

gắn� chặt� với� cộng� đồng� và� phản� ánh� sự�

tiếp�nối�giữa�truyền�thống�và�hiện�tại.



711

2.2.�Lý�thuyết�bản�sắc�văn�hoá�vùng

Ra� đời� từ� thập� niên� 19070� -� 1980�

ở�Châu�Âu�(Anh,�Pháp,�Nga)�sau�đó�lan�

rộng� sang� Châu� Á.� Lý� thuyết� văn� hoá�

vùng�(Regional�Cultural�Theory)�với�các�

tác� giả� tiêu� biểu:�Carl� Sauer� (Mỹ),� Paul�

Claval�(Pháp),�Yi-Fu�Tuan�(Mỹ�gốc�Hoa),�

Edward� Relph� (Canada)…đã� chỉ� ra� một�

hướng�lý�luận�quan�trọng�trong�nghiên�cứu�

văn�hoá�học,�địa�văn�hoá�học�và�nhân�học�

đương�đại,�đặc�biệt�có�giá�trị�khi�nghiên�

cứu�các�đặc�trưng,�bản�sắc�và�sự�giao�thoa�

văn�hoá�ở�cấp�độ�vùng�-�miền.

Không�gian�Vùng�là�một�đơn�vị�văn�

hoá�-�xã�hội�đặc�thù,�trong�đó�con�người,�

môi�trường�tự�nhiên,�lịch�sử�và�tập�quán�

tương� tác�để�tạo�nên�bản�sắc� riêng,�hình�

thành�qua�trải�nghiệm�lịch�sử,�ngôn�ngữ,�

tín�ngưỡng,�nghề�truyền�thống,�nghệ�thuật�

dân�gian…,�như�một�không�gian�mở�mà�

ở�đó�văn�hoá�luôn�diễn�ra�sự�lan�toả,�tiếp�

nhận,�chọn�lọc�và�bản�địa�hoá�yếu�tố�ngoại�

lai.�Lý�thuyết�văn�hoá�vùng�không�những�

giúp�lý�giải�sự�hình�thành,�biến�đổi�tạo�nên�

phong�cách�đặc�thù�khác�biệt�với�các�trung�

tâm� gốm� nổi� tiếng� trong� và� ngoài� nước�

mà�còn�khẳng�định�giá�trị�của�gốm�Bình�

Dương�như�một�biểu�hiện�đặc�sắc�của�văn�

hoá�vùng�Nam�Bộ,�góp�phần�duy�trì�bản�

sắc�văn�hoá�cộng�đồng�người�Bình�Dương�

trong�bối�cảnh�toàn�cầu�hoá.

2.3.�Lý�thuyết�ký�hiệu�học�và�biểu�

tượng�văn�hoá

Lý�thuyết�ký�hiệu�học�(semiotics)�và�

biểu� tượng�văn�hoá�(cultural�symbolism)�

hình� thành� từ� thế� kỷ�XX� (khoảng�1910-

1970),�ra�đời�chủ�yếu�ở�Châu�Âu�(Thụy�Sĩ,�

Pháp,�Nga)�rồi�lan�sang�Mỹ,�Nhật�và�các�

nước� châu� Á� với� các� tác� giả:� Ferdinand�

de� Saussure� (Thuỵ� sĩ),� Charles� Sanders�

Peirce� (Mỹ),� Roland� Barthes� (Pháp)…�

Mục� tiêu� là� phân� tích� ý� nghĩa� tiềm� ẩn�

trong�ngôn�ngữ,�nghệ�thuật,�tôn�giáo,�kiến�

trúc�và�đời�sống�xã�hội.�Trong�nghiên�cứu�

nghệ� thuật� tạo� hình� gốm� Bình� Dương,�

việc� vận� dụng� lý� thuyết� ký� hiệu� học� và�

biểu� tượng� văn� hoá� cho� phép� nhìn� nhận�

các�hoa�văn,�họa�tiết,�hình�khối,�màu�men,�

và�mô-típ� trang� trí� như� những� hệ� thống�

ký�hiệu�thẩm�mỹ�-�văn�hoá,�phản�ánh�mối�

quan�hệ�giữa�con�người,�thiên�nhiên�và�tín�

ngưỡng�địa�phương.�Chẳng�hạn,�các�mô-

típ�rồng,�phượng,�cá�chép,�hoa�sen,�sóng�

nước� không� chỉ� mang� chức� năng� trang�

trí,�mà� còn� là� biểu� tượng� của�ước�vọng,�

niềm�tin�và�bản�sắc�tinh�thần�người�Bình�

Dương�qua�nhiều�thế�hệ.�Từ�góc�nhìn�này,�

sản�phẩm�gốm�không�chỉ�là�hiện�vật�nghệ�

thuật�mà�là�một�văn�bản�văn�hoá�sống,�nơi�

các�lớp�nghĩa�được�kiến�tạo�và�tái�tạo�liên�

tục� trong�đời� sống�cộng�đồng.�Cách� tiếp�

cận�ký�hiệu�-�biểu�tượng�giúp�nhà�nghiên�

cứu�giải�mã�ngôn�ngữ�tạo�hình,�nhận�diện�

giá�trị�biểu�trưng�và�tính�bản�địa�hoá�trong�

giao�lưu�văn�hoá,�qua�đó�làm�sáng�tỏ�vai�

trò�của�nghệ�thuật�gốm�Bình�Dương�như�

một�hình� thức� lưu� giữ� ký�ức�và� bản�sắc�

văn�hoá�Việt�Nam�hiện�đại.

Ba� khung� lý� thuyết� trên� cho� phép�

định�vị�nghệ�thuật�gốm�Bình�Dương�như�

một�di�sản�văn�hoá�sống,�một�biểu�hiện�của�

bản�sắc�địa�phương,�đồng�thời�là�một�hệ�

thống�ký�hiệu�mang�ý�nghĩa�sâu�xa�về�đời�

sống�tinh�thần�của�cộng�đồng.�Chúng�tạo�

thành�nền�tảng�lý�luận�vững�chắc�để�phân�

tích�và�luận�giải�vai�trò�của�gốm�trong�đời�

sống�văn�hoá�người�Bình�Dương,�từ�khía�

cạnh� truyền�thống�đến�giá� trị�biểu� tượng�

và�sức�sống�đương�đại.

III.�Phương�pháp�nghiên�cứu

3.1.�Phạm�vi�nghiên�cứu

Phạm�vi�không�gian�được�giới�hạn�

tại� các� làng� nghề�gốm� truyền� thống� tiêu�

biểu� của� Bình� Dương� như� Tân� Phước�



712

Khánh�(Tân�Uyên),�Lái�Thiêu�(Thuận�An)�

và�một�số�cơ�sở�gốm�đang�hoạt�động�tại�

Thủ�Dầu�Một.�Về� thời�gian,� nghiên� cứu�

tập�trung�vào�giai�đoạn�từ�cuối�thế�kỷ�XIX�

đến�nay,�với�sự�nhấn�mạnh�vào�bối�cảnh�

đương�đại�trong� thời�kỳ� toàn�cầu�hoá�và�

chuyển�đổi�số.�Phạm�vi�nội�dung�tập�trung�

vào:�(1)�giá�trị�văn�hoá�-�xã�hội�của�gốm,�

(2)� vai� trò� của� gốm� trong� xây� dựng�bản�

sắc�cộng�đồng,�và�(3)�ý�nghĩa�biểu�tượng�

của�gốm�trong�đời�sống�tinh�thần.

3.2.�Phương�pháp�tiếp�cận

Nghiên�cứu�này�tiếp�cận�theo�hướng�

liên� ngành,� kết� hợp� nhân� học� văn� hoá,�

nghiên�cứu�di�sản,�mỹ�thuật�học�và�xã�hội�

học.� Trọng� tâm� là� phân� tích� nghệ� thuật�

gốm�Bình�Dương�không�chỉ�như�một�sản�

phẩm�thủ�công�-�mỹ�nghệ�mà�còn�như�một�

thực�hành�văn�hoá�-�xã�hội,�nơi�thể�hiện�ký�

ức,�niềm�tin�và�bản�sắc�cộng�đồng.�Cách�

tiếp�cận�này�giúp�lý�giải�vai�trò�đa�chiều�

của�gốm,�từ�vật�chất�đến�tinh�thần,�từ�kinh�

tế�đến�văn�hoá�-�xã�hội.

3.3.�Phương�pháp�thu�thập�dữ�liệu

Tư� liệu� thứ� cấp:� tổng� hợp� từ�sách,�

báo,�công�trình�khoa�học,�tài�liệu�lưu�trữ�

liên�quan�đến�lịch� sử�và�nghệ� thuật�gốm�

Bình�Dương.

Tư�liệu�sơ�cấp:�thu�thập�qua�khảo�sát�

điền�dã�tại�các�làng�nghề,�phỏng�vấn�nghệ�

nhân,�chủ�lò�gốm,�người�dân�địa�phương�và�

khách�tham�quan.�Ngoài�ra,�phương�pháp�

quan�sát�tham�gia�được�sử�dụng�để�ghi�nhận�

quá�trình�chế�tác,�nghi�lễ�liên�quan�và�hoạt�

động�trưng�bày�-�tiêu�thụ�sản�phẩm�gốm.

3.4.�Phương�pháp�phân�tích

Phân� tích� định� tính:� tập� trung� vào�

diễn� giải� biểu� tượng,� ký� hiệu� trên� sản�

phẩm�gốm;�mối�quan�hệ�giữa�gốm�và�thực�

hành�văn�hoá�cộng�đồng;�vai�trò�của�gốm�

trong�bản�sắc�địa�phương.

Phân� tích� so� sánh:� đối� chiếu� gốm�

Bình�Dương�với�gốm�các�vùng�khác�để�chỉ�

ra�đặc�trưng�riêng.�Đồng�thời,�phân�tích�sự�

thay�đổi�của�nghề�gốm�Bình�Dương�trong�

bối�cảnh�toàn�cầu�hoá�và�chuyển�đổi�số.

Với�cách�tiếp�cận�liên�ngành,�phạm�

vi�rõ� ràng,� cùng�sự�kết�hợp�giữa�dữ� liệu�

sơ�cấp�và�thứ�cấp,�nghiên�cứu�này�hướng�

đến�việc�làm�sáng�tỏ�vai�trò�của�nghệ�thuật�

gốm� trong� đời� sống� văn� hoá� cộng� đồng�

người� Bình� Dương�một� cách� toàn� diện,�

vừa� có�cơ� sở� lý� luận� vững� chắc,�vừa�có�

minh�chứng�thực�tiễn�sinh�động.

IV.�Kết�quả�nghiên�cứu�và�thảo�luận

4.1.�Nghệ� thuật�gốm�như�phương�

tiện�lưu�giữ�ký�ức�và�tri�thức�cộng�đồng

Nghệ� thuật� gốm� ở� Bình� Dương�

không� chỉ� đơn� thuần� là� một� sản� phẩm�

vật�chất�mà�còn�là�nơi�tích�tụ�và�lưu�giữ�

ký� ức� tập� thể� của� cộng� đồng.� Trải� qua�

hàng� trăm� năm� phát� triển,� nghề� gốm� đã�

trở�thành�một�phần�ký�ức�chung,�gắn�với�

sự�hình� thành�và�phát� triển�của�các� làng�

nghề� như� Lái� Thiêu,� Tân� Phước� Khánh�

hay�Chánh�Nghĩa.�Theo�Nguyễn�Thị�Hậu�

(2014),�di�sản�thủ�công�truyền�thống�chính�

là� “bộ�nhớ�xã�hội”�của�cộng�đồng,�trong�

đó�kỹ�năng,�tri�thức�và�tập�quán�sản�xuất�

được�truyền�lại�từ�thế�hệ�này�sang�thế�hệ�

khác.�Ở�Bình�Dương,�những�kỹ�thuật�chế�

tác�như�tạo�hình�bằng�bàn�xoay,�kỹ�thuật�

khắc�chìm,�đắp�nổi�hay�kỹ�thuật�phủ�men�

nhiều�lớp�được�nghệ�nhân�lưu�giữ,�cải�tiến�

nhưng�vẫn�bảo�tồn�tính�nguyên�bản.

Bên�cạnh�đó,�sản�phẩm�gốm�còn�lưu�

giữ�tri�thức�dân�gian�về�vật�liệu,�men�màu,�

nhiệt�độ�nung.�Đây� là�dạng�“tri� thức�địa�

phương”�(local�knowledge)�-�vốn�quý�phi�

văn�bản�mà�cộng�đồng�sáng�tạo�và�tích�lũy�

qua� thời� gian� (UNESCO,� 2003).�Nghiên�

cứu� thực� địa� cho� thấy� nhiều� nghệ� nhân�

ở�Tân�Phước�Khánh�vẫn� sử�dụng�những�

công�thức�pha�trộn�men�được�truyền�khẩu�



713

trong�dòng�tộc,�coi�đó�là�“bí�quyết�nghề”.�

Điều� này�chứng�minh� gốm�không� chỉ� là�

hàng�hoá,�mà�còn�là�kho�tàng�tri�thức�phản�

ánh� sự� thích� ứng� lâu� dài� của�cộng� đồng�

với�điều�kiện�tự�nhiên�-�xã�hội.

Chính�vì�vậy,�có�thể�khẳng�định�rằng�

gốm�Bình�Dương�là�một�“ký�ức�sống”�của�

cộng� đồng.�Việc�bảo� tồn�gốm�không�chỉ�

nhằm�lưu�giữ�sản�phẩm,�mà�còn�là�giữ�lại�

tri�thức,�giá�trị�và�ký�ức�gắn�liền�với�đời�

sống�cộng�đồng�cư�dân�địa�phương.

4.2.� Vai� trò� trong� tín� ngưỡng,�

phong�tục�và�đời�sống�tinh�thần

Theo� Trần� Quốc� Vượng� (Những�

nghiên�cứu�về�văn�hoá�Việt�Nam�-�NXB�

Văn�Hoá�Dân�Tộc�-�2000),�tín�ngưỡng�dân�

gian�Việt�Nam�thường�gắn�với�những�vật�

phẩm�“thiêng�hóa”�trong�không�gian�nghi�

lễ,� trong�đó�gốm�đóng�vai� trò�vừa� là�vật�

dẫn�truyền�niềm�tin,�vừa�là�biểu�tượng�của�

sự�bền�vững.�Một�trong�những�vai�trò�nổi�

bật� từ� lâu� của� gốm�Bình�Dương� là� hiện�

diện� trong� đời� sống� tín� ngưỡng� và� tinh�

thần� của�cộng� đồng�qua� các�nghi� lễ�dân�

gian,� đình� chùa,�miếu�mạo� với� các� � sản�

phẩm:� lư� hương,� tượng� thần,� bình� gốm�

thờ� tự,� hay�gạch� ngói� trang� trí� trên�kiến�

trúc� đình� chùa.� Điển� hình� như� chùa� cổ�

Hội�Khánh,�chùa�Bà�Thiên�Hậu�Lái�Thiêu�

vẫn�lưu�giữ�tượng�thờ,�lư�hương,�đồ�gốm�

trang�trí�từ�thế�kỷ�XIX�-�XX.�Những�hiện�

vật�này�không�chỉ�có�giá�trị�thẩm�mỹ,�mà�

còn�thể�hiện�mối�liên�hệ�giữa�gốm�với�tín�

ngưỡng� thờ� Mẫu,� thờ� Thần,� vốn� là� hạt�

nhân�tinh�thần�của�cộng�đồng�cư�dân,��là�

minh� chứng� cho�mối� quan� hệ� mật� thiết�

giữa�gốm�và�đời� sống� tinh� thần�của�con�

người�ở�Bình�Dương.

Ngoài� tín� ngưỡng,� gốm� còn� hiện�

diện� trong� các� phong� tục,� đời� sống� tinh�

thần� thường� nhật.� Nhiều� gia� đình� người�

Bình�Dương�vẫn�lưu�giữ�bộ�ấm�chén�gốm,�

lu�nước,�bình�hoa�gốm�như�một�phần�của�

không�gian�sống.�Điều�này�cho�thấy,�sản�

phẩm� gốm� không� chỉ� phục� vụ� nhu� cầu�

sinh�hoạt�mà�còn�trở�thành�biểu�tượng�tình�

cảm,�gắn�kết�thế�hệ�trong�gia�đình�và�cộng�

đồng.

4.3.�Biểu�đạt�bản�sắc�văn�hóa�và�sự�

giao�thoa�cộng�đồng

Một� giá� trị� cốt� lõi� khác� của� nghệ�

thuật�gốm�Bình�Dương� là�khả�năng�biểu�

đạt�bản�sắc�văn�hóa�địa�phương,�thể�hiện�

rõ�qua�phong�cách�tạo�hình,�màu�men�và�

hoa� văn� trang� trí.� Chẳng� hạn,� gốm� Lái�

Thiêu�nổi�bật�với�men�xanh�lục,�men�trắng�

ngà�và�các�họa�tiết�vẽ�tay�mô�phỏng�phong�

cảnh�Nam�Bộ,�cây�trái�bốn�mùa,�trong�khi�

gốm�Tân�Phước�Khánh�lại�chú�trọng�vào�

hoa�văn�khắc�chìm,�khắc�nổi�và�các�gam�

màu�men�nâu,�xanh�đồng�cổ.

Theo� quan� điểm� của� Stuart� Hall�
(1996)� -� nhà� xã� hội� học�Marxist,� nhà� lý�

luận� văn� hóa� và� nhà� hoạt� động� chính�

trị�người�Anh�gốc� Jamaica,:�bản�sắc�văn�

hóa�không�mang�tính� tĩnh�mà�luôn�trong�

quá� trình�kiến�tạo�và� tái�định�hình�thông�

qua�giao�thoa�văn�hóa.�Bình�Dương�vốn�là�

vùng�đất�hội�tụ�nhiều�cộng�đồng�-�người�

Việt,�Hoa,�Khmer�-�chính�vì�vậy�sản�phẩm�

gốm�phản�ánh�sự�giao�thoa�mạnh�mẽ.�Các�

họa�tiết�rồng,�phượng�(ảnh�hưởng�từ�Hoa),�

hoa�sen,�hoa�mai�(người�Việt),�hay�các�họa�

tiết�hình�học�(người�Khmer)�cùng�tồn�tại,�

tạo�nên�một�“ngôn�ngữ�thị�giác”�đa�dạng�

và� độc� đáo.�Điều� đáng� chú�ý� là� bản� sắc�

này� không� chỉ�dừng� lại� ở� hình� thức,�mà�

còn�phản�ánh�triết�lý�sống�của�cư�dân�địa�

phương:�gắn�bó�với�tự�nhiên,�trọng�nghĩa�

tình�và�hướng�tới�sự�hài�hòa.�Nhờ�đó,�gốm�

Bình�Dương�trở�thành�biểu�tượng�văn�hóa,�

khẳng�định�vị� thế� riêng� so�với�các� trung�

tâm� gốm� khác� như� Bát� Tràng� (Hà� Nội)�

hay�Chu�Đậu�(Hải�Dương).



714

4.4.�Đóng�góp�kinh�tế�-�xã�hội�của�

nghề�gốm

Bên�cạnh�giá�trị�tinh�thần,�nghề�gốm�

Bình�Dương� còn� có� vai� trò� kinh� tế� -� xã�

hội�rất� lớn.�Theo�Sở�Công�Thương�Bình�

Dương� (2020),� toàn� tỉnh� hiện� có� hàng�

trăm�cơ�sở�sản�xuất�gốm�với�hàng�nghìn�

lao�động�trực�tiếp�và�gián�tiếp,�đóng�góp�

quan� trọng�vào�ngành� thủ�công�mỹ�nghệ�

xuất�khẩu.

Truyền�thống�gốm�đã�tạo�nên�những�

làng�nghề�nổi�tiếng�như�Tân�Phước�Khánh�

(Tân� Uyên),� Lái� Thiêu� (Thuận� An).�

Những�làng�nghề�này�không�chỉ�tạo�công�

ăn�việc�làm�ổn�định�cho�người�dân�mà�còn�

góp�phần�hình�thành�các�cộng�đồng�gắn�bó�

chặt� chẽ.�Theo�Trần�Ngọc�Thêm�(2016),�

làng�nghề�thủ�công�truyền�thống�là�“tế�bào�

văn�hóa� -�kinh� tế”�của�xã�hội�nông� thôn�

Việt�Nam,�nơi�vừa�sản�xuất�hàng�hóa,�vừa�

duy�trì�các�mối�quan�hệ�cộng�đồng.�Bình�

Dương� là�minh� chứng� rõ� ràng� cho� luận�

điểm�này,�khi�nhiều�thế�hệ�gia�đình�sống�

dựa� vào� nghề� gốm� và� gắn� kết� với� nhau�

trong�không�gian�làng�nghề.

Ngoài� ra,� gốm�Bình�Dương� còn� là�

sản�phẩm�thương�mại�có�giá�trị�xuất�khẩu.�

Các�doanh�nghiệp�gốm�mỹ�nghệ�của�tỉnh�

đã�đưa�sản�phẩm�đến�hơn�40�quốc�gia�và�

vùng�lãnh�thổ�(Bình�Dương�Portal,�2021).�

Điều� này� cho� thấy,�gốm�không�chỉ�đóng�

góp�vào�kinh� tế�địa�phương�mà�còn�đưa�

hình�ảnh�văn�hóa�Bình�Dương�ra�thế�giới.

4.5.�Vai�trò�trong�bối�cảnh�toàn�cầu�

hóa�và�chuyển�đổi�số

Trong�bối�cảnh� toàn�cầu�hóa,�nghề�

gốm�truyền�thống�vừa�đối�mặt�với�thách�

thức,�vừa�có�nhiều�cơ�hội�phát�triển.�Quá�

trình�công�nghiệp�hóa�và�sự�xuất�hiện�của�

hàng�hóa�công�nghiệp�giá�rẻ�đã�tạo�áp�lực�

lớn,� khiến� nhiều� lò� gốm� thủ� công� ở� Lái�

Thiêu�và�Tân�Phước�Khánh�phải�thu�hẹp�

hoặc�chuyển�đổi�ngành�nghề.�Tuy�nhiên,�

toàn�cầu�hóa�cũng�mở�ra�những�cơ�hội�mới�

thông� qua� các� kênh� quảng� bá,� hội� chợ,�

triển�lãm�và�thương�mại�điện�tử,�giúp�gốm�

Bình�Dương� tiếp� cận� thị� trường� quốc� tế�

rộng�lớn�hơn.

Đặc� biệt,� chuyển� đổi� số� đã� tạo� ra�

bước�ngoặt�trong�công�tác�bảo�tồn�và�phát�

huy�giá�trị�nghệ�thuật�gốm.�Các�bảo�tàng�

ảo,�nền�tảng�số�hóa�di�sản�và�trang�thương�

mại�điện�tử�giúp�sản�phẩm�gốm�đến�gần�

hơn�với�công�chúng�toàn�cầu.�Theo�Phạm�

Quang�Minh�(2021),�số�hóa�di�sản�không�

chỉ�có�ý�nghĩa�lưu�trữ�mà�còn�biến�di�sản�

thành� “tài�nguyên�văn�hóa�mở”�phục�vụ�

sáng� tạo� và� phát� triển� kinh� tế� số.�Nhiều�

cơ�sở�gốm�Bình�Dương�hiện�đã�ứng�dụng�

công�nghệ�in�3D�trong�khâu�tạo�hình,�đồng�

thời�tận�dụng�mạng�xã�hội�để�quảng�bá�sản�

phẩm� trong�và�ngoài�nước.�Đây� là�minh�

chứng� rõ�nét�cho�khả�năng� thích�ứng�và�

đổi�mới�của�nghề�gốm�trong�bối�cảnh�hội�

nhập�quốc�tế.

Từ�đó�có� thể� thấy,�nghệ� thuật�gốm�

Bình�Dương�không�chỉ�lưu�giữ�ký�ức,�tri�

thức� và� bản� sắc� văn� hóa� vùng,� mà� còn�

gắn�bó�với�đời�sống�tinh�thần,�tín�ngưỡng�

và�sinh�kế�của�cộng�đồng.�Trong�thời�đại�

toàn�cầu�hóa�và�chuyển�đổi�số,�gốm�Bình�

Dương� ngày� càng� khẳng� định� vai� trò� là�

cầu� nối�văn� hóa�giữa�địa� phương� và� thế�

giới.

V.�Kết�luận�và�khuyến�nghị

5.1.�Kết�luận

Nghiên� cứu� cho� thấy,� nghệ� thuật�

gốm�Bình�Dương�không�chỉ�đơn�thuần�là�

một� ngành� nghề� thủ� công� truyền� thống,�

mà�còn�là�một�thực�hành�văn�hoá�đa�chiều,�

gắn�kết�mật�thiết�với�đời�sống�cộng�đồng.�

Từ�những�vật�dụng� sinh�hoạt�hằng�ngày�

đến� các� sản�phẩm�mang� tính�biểu� tượng�

tâm�linh,�gốm�đã�khẳng�định�vai� trò� lưu�

giữ�ký�ức,�thể�hiện�bản�sắc�và�nuôi�dưỡng�

tinh�thần�cộng�đồng.



715

Trên� phương� diện� kinh� tế� -� xã� hội,�
nghề�gốm�đã�tạo�công�ăn�việc�làm,�thúc�đẩy�

thương�mại,�góp�phần�đưa�Bình�Dương�trở�

thành�một� trung� tâm� gốm� quan� trọng� của�
cả�nước.�Trong�bối�cảnh�toàn�cầu�hoá,�gốm�

Bình�Dương�không�chỉ�còn�phục�vụ�nhu�cầu�

trong�nước�mà�còn�hiện�diện�trên�thị�trường�

quốc�tế,�trở�thành�sứ�giả�văn�hoá,�mang�hình�
ảnh�Việt�Nam�đến�bạn�bè�thế�giới.

Tuy� nhiên,� quá� trình� hiện� đại� hoá�

và�cạnh�tranh�gay�gắt�với�sản�phẩm�công�
nghiệp� cũng� đặt� ra� nhiều� thách� thức:� sự�

suy�giảm�làng�nghề,�nguy�cơ�mai�một�kỹ�

thuật�truyền�thống,�biến�đổi�thị�hiếu�tiêu�
dùng,�và�sức�ép�từ�toàn�cầu�hoá.�Điều�đó�

cho�thấy,�việc�bảo�tồn�và�phát�huy�giá�trị�

gốm�Bình�Dương�cần�một� cách� tiếp�cận�
mới,� vừa� bảo� đảm� tính� nguyên� bản� văn�

hoá,� vừa� thích� ứng� với�những�cơ� hội�và�

thách�thức�của�thời�đại�số.

5.2.�Khuyến�nghị

Bảo�tồn�giá�trị�văn�hoá�-�nghệ�thuật:�
Cần� xây� dựng� cơ� sở� dữ� liệu� số� hoá� về�
nghề�gốm�Bình�Dương,�bao�gồm�lịch�sử,�
kỹ�thuật,�hoa�văn�và�sản�phẩm�tiêu�biểu.�
Tổ�chức�các�lớp�truyền�nghề,�phục�hồi�kỹ�
thuật�men�màu�và�hoa�văn�cổ,�đồng�thời�
đưa�nội�dung�về�nghề�gốm�vào�giáo�dục�
văn�hoá�địa�phương,�giúp�thế�hệ�trẻ�nhận�
thức�rõ�giá�trị�di�sản�quê�hương.

Phát�huy�vai�trò�kinh�tế�-�xã�hội:�Phát�
triển�mô�hình�kinh�tế�văn�hoá�kết�hợp�sản�
xuất�gốm�với�du�lịch�làng�nghề,�góp�phần�
tạo�việc�làm�và�nguồn�thu�bền�vững.�Hỗ�
trợ�nghệ�nhân�và�cơ�sở�sản�xuất�trong�tiếp�
cận�vốn,�đào�tạo�quản�trị�và�mở�rộng�thị�
trường.�Khuyến�khích�sáng�tạo�sản�phẩm�
mới,�kết�hợp�yếu�tố�truyền�thống�và�hiện�
đại� để� đáp�ứng�nhu� cầu� đa�dạng� của� thị�
trường�trong�và�ngoài�nước.

Quảng�bá�và�hội�nhập�quốc�tế:�Đẩy�
mạnh�quảng�bá�gốm�Bình�Dương�qua�nền�

tảng�số,�mạng�xã�hội�và�bảo�tàng�ảo,�qua�

đó�lan�tỏa�giá�trị�ra�phạm�vi�toàn�cầu.�Tăng�

cường� tham�gia� triển� lãm�quốc� tế�và�hội�

chợ�thủ�công�mỹ�nghệ,�xây�dựng�thương�

hiệu�gốm�Bình�Dương�mang�tầm�quốc�tế.�

Đồng�thời,�mở�rộng�hợp�tác�quốc�tế�trong�

nghiên�cứu,�thiết�kế�và�trao�đổi�nghệ�nhân�

nhằm�thúc�đẩy�giao�lưu�văn�hoá.

Chính�sách�hỗ�trợ�và�quản�lý:�Chính�

quyền� địa� phương� cần� hoạch�định� chiến�

lược� phát� triển� gốm� Bình� Dương� bền�

vững,�kết�hợp�giữa�bảo�tồn�và�phát�triển.�

Ban�hành�chính�sách�ưu�đãi�về�đất�đai,�thuế�

và�vốn�cho�các�làng�nghề;�tăng�cường�liên�

kết�Nhà�nước�-�nghệ�nhân�-�doanh�nghiệp�

-�cộng�đồng,�hình�thành�hệ�sinh�thái�gốm�

năng�động�và�bền�vững.

Nghệ�thuật�gốm�Bình�Dương�không�

chỉ�là�nghề�thủ�công,�mà�là�biểu�tượng�văn�

hoá�và�bản�sắc�cộng�đồng.�Bảo�tồn�và�phát�

huy�giá�trị�gốm�không�chỉ�là�nhiệm�vụ�của�

địa�phương,�mà�còn�là�trách�nhiệm�chung�

của� xã� hội� trong� gìn� giữ� di� sản� văn� hoá�

dân�tộc.�Trong�thời�kỳ�hội�nhập,�gốm�Bình�

Dương�có�cơ�hội�trở�thành�cầu�nối�văn�hoá�

giữa�Việt�Nam� và� thế� giới,� nếu� biết� kết�

hợp�hài�hòa�giữa�truyền�thống�và�sáng

Tài�liệu�tham�khảo

[1].� Phan�An� (1999),� Thủ�Dầu�Một� -� Đất�

lành�chim�đậu,�Nxb�Văn�Nghệ�Thành�

Phố�Hồ�Chí�Minh.

[2].� Trần� Khánh� Chương� (2001),� Gốm�

Việt�Nam�từ�đất�nung�đến�sứ,�Nxb�Mỹ�

Thuật,�Hà�Nội.

[3].� Diệp� Minh� Cường� (2003),“Gốm� men�

nhiều�màu�Lái�Thiêu”,�Nam�Bộ�Đất�và�

người,�tập�2,�Hội�KHLS�TP.HCM,�Nxb�

Trẻ,�tr.411-415.

[4].� Diệp� Minh� Cường� (2005),“Tranh� gà�

trên� gốm�Lái�Thiêu”,�Nam�Bộ�Đất� và�

người,�tập�3,�Hội�KHLS�TP.HCM,�Nxb�

Trẻ,�tr.549-554.

[5].� Trần� Quốc� Vượng� (2020),� Những�

nghiên�cứu�về�văn�hoá�Việt�Nam,�Nxb�

Văn�Hoá�Dân�Tộc.



716

[6].� Phan�Đình�Dũng,�Nguyễn�Văn�Thông,�

Nguyễn� Yên� Tri� (2004),� Gốm� Biên�

Hòa,�Nxb�Tổng�Hợp�Đồng�Nai.

[7].� Nguyễn� An� Dương,� Trường� Ký,� Lưu�
Ngọc�Vang� (1992),�Gốm�Sứ�Sông�Bé,�
Nxb�Tổng�Hợp�Sông�Bé.

[8].� 22.� Huỳnh� Ngọc� Trảng,� Nguyễn� Đại�
Phúc� (1997),� Tượng� gốm�Đồng�Nai� -�
Gia�Định,�Nxb�Đồng�Nai.

[9].� 23.� Hùynh� Ngọc� Trảng,� Nguyễn� Đại�
Phúc�(2022),�Gốm�Cây�Mai�Đề�Ngạn�-�
Sài�Gòn�xưa,�Nxb�Văn�hoá�-�Văn�nghệ.

[10].� 24.�Huỳnh�Ngọc�Trảng,�Trương�Ngọc�
Tường,�Nguyễn�Đại�Phúc�(2009),�Gốm�
Lái�Thiêu,�Nxb�Văn�hoá�-�Văn�nghệ.

[11].� 10.� Khánh� Hồng� (2007),� “Gốm� Lái�
Thiêu� tại� Bảo� tàng� Mỹ� thuật� Thành�
phố�Hồ�Chí�Minh”,�Bảo�tàng�Mỹ�thuật�
Thành�phố�Hồ�Chí�Minh�20�năm�hình�
thành�và�phát�triển�(1987-2007),�tr.73-
75.

[12].� 13.�Ngô�Thị�Phương�Lan�(2005).“Sản�
xuất� gốm� sứ� ở� Lái� Thiêu:� sản� xuất�
hộ�gia�đình�trong�bối�cảnh�kinh� tế�thị�
trường”.�Nam�Bộ�Đất�và�người,�tập�3,�
Hội�KHLS�TP.HCM,�Nxb�Trẻ,�tr.411-
415.

[13].� 19.�Nguyễn�Đức�Thạch�(1998),�Đất�sét,�
Nxb�Đồng�Nai.

[14].� 26.�Trường�Cao�Đẳng�Mỹ�Thuật�Trang�
trí� Đồng�Nai� (1992),�Giáo� trình� gốm�
Đồng� Nai� (dùng� để� giảng� dạy� trong�
trường�Mỹ�Thuật�Trang�Trí),�Nxb�Đồng�
Nai.

[15].� Nguyễn�Thị�Hoài�Hương�(1995),�Lò�gốm�
Bình�Đức�(Sông�Bé),�NPHMVKCH.

[16].� Ngô�Thị�Phương�Lan�(2002),�Household�
production� and� market� economy:� a�
perspective� from� pottery� production�
in� Lai� Thieu,� South� Vietnam.� M.A�
thesis,� Department� of� Anthropology�
University�of�Toronto.

[17].� Võ� Công� Nguyên� (1993),� "Gốm� mỹ�
nghệ� trong� gốm� Đông� Nam� Bộ� -� sắc�
thái�văn�hóa�và�ý�nghĩa�kinh� tế",�Tạp�
chí�Khoa�học�Xã�hội,�số�17,�tr.82-85.

[18].� Nguyễn�Thị�Nguyệt� (1997),�"Gốm�mỹ�
nghệ�Biên�Hòa�thành�tựu�của�văn�hóa�

Đồng�Nai",�số�5,�Tạp�chí�Văn�hóa�nghệ�
thuật�,�Nxb�Văn�hóa�nghệ�thuật,�tr.�42-�
44.

[19].� Nguyễn�Trọng�Pháp�(2001),�"Gốm�Biên�
Hòa�với�đề�tài�Phật�Giáo",�Nguyệt�San�
Giác�Ngộ,� số�68,�Giáo�Hội�Phật�Giáo�
Việt�Nam,�tr�36-43.

[20].� Sở� Văn� hóa� -� Thông� tin� tỉnh� Bình�
Dương�(1998),�Sơ�khảo�về�tín�ngưỡng,�
lễ� hội� dân� gian� và� truyền� thống� tỉnh�
Bình�Dương,�Xí� nghiệp� in�Tỉnh� Bình�
Dương.

[21].� Trần�Nhất�Tâm�(chủ�biên)�(1998),�Mỹ�
thuật�Bình�Dương�xưa�và�nay,�Hội�văn�
học�Nghệ�thuật�Bình�Dương,�Xí�nghiệp�
in�Bình�Dương.

[22].� Thư�Viện�tỉnh�Bình�Dương�(2010),�Thư�
mục�gốm�-�sứ�Bình�Dương,�Xí�nghiệp�in�
Tỉnh�Bình�Dương.

[23].� UBND� tỉnh� Bình� Dương� (2010),�
Quyết� định� số� 4262/QĐ-UBND� ngày�
31/12/2008,� v/v� phê� duyệt� điều� chỉnh,�
bổ�sung�quy�hoạch�thăm�dò,�khai�thác�
khoáng�sản�tỉnh�Bình�Dương�đến�năm�
2010.

[24].� Hoàng�Minh�(2024),�Di�sản�văn�hoá�phi�

vật� thể:�Nhận�diện,�bảo�tồn�và�nghiên�

cứu,��tapchivanhoahoc.com.vn.

[25].� Vietnam++(2023),�Di�sản�Văn�hoá�Phi�

vật� thể:�gìn�giữ�để�phát�triển,�bvhttdl.

gov.vn.

[26].� Vương�Anh� (2024),�Cần�chính�xác�về�

cách�hiểu�về�Văn�hoá�Phi�vật�thể,�vhtt.

ninhbinh.gov.vn.

[27].� Nguyễn� Sơn�Dũng�(1997),�Làng�nghề�

gốm�Lái�Thiêu,�huyện�Thuận�An,�Bình�

Dương,��Luận�văn�Thạc�sĩ�văn�hóa.

[28].� Nguyễn� Minh� Giao� (2001),� Sự� phát�

triển� của� ngành� tiểu� thủ� công� nghiệp�

gốm�sứ�tỉnh�Bình�Dương�trong�thời�kỳ�

1986�-�2000,��Luận�Văn�Thạc�Sĩ�KHLS,�

TP.HCM.

[29].� Phí�Ngọc�Tuyến� (2005),�Nghề� gốm� ở�

Thành�phố�Hồ�Chí�Minh�từ�thế�kỷ�XVIII�

đến�nay,�Luận�án�tiến�sĩ�Khoa�học�Lịch�

sử,�Trường�Đại�Học�Khoa�Học�Xã�hội�

và�Nhân�văn�thành�phố�Hồ�Chí�Minh.



717

[30].� Đặng�Văn�Thắng�(1998),�Bàn�thêm�về�
gốm� Sài�Gòn� TPHCM� thế� kỷ�XX,�Kỷ�
yếu�hội�thảo.

[31].� Bùi� Chí� Hoàng� (2007),� "Bình� Dương�
và�những�vấn�đề�khảo�cổ�học�tiền�sử",�
Thông�tin�Khoa�học�Lịch�sử,�số�9,�Hội�
Khoa�học�Lịch�sử�Bình�Dương.

THE�ROLE�OF�CERAMIC�ART�IN�THE�CULTURAL�LIFE�
OF�THE�BINH�DUONG�COMMUNITY

Nguyen�Quoc�Bao�

Abstract:�The�paper�“The�Role�of�Ceramic�Art�in�the�Cultural�Life�of�the�Binh�Duong�

Community”�explores� the� relationship� between� ceramic� art� and� the� socio-cultural� life� of�

Binh�Duong� residents,� aiming� to� clarify� the� role� of� pottery� in� shaping,�maintaining,� and�

transmitting� local� cultural� identity.� The� study� seeks� to� identify� the� cultural,� artistic,� and�

communal� values� embodied� in�Binh�Duong� ceramics�within� the�context� of� contemporary�

development� and� globalization.� Employing� an� interdisciplinary� approach,� the� research�

combines��eld�surveys�at�traditional�pottery�villages,�in-depth�interviews�with�artisans,�and�

analyses� of� formal� characteristics,� motifs,� functions,� and� cultural� symbolism� in� ceramic�

products,�supplemented�by�historical�and�ethnographic�materials.�Findings�reveal�that�Binh�

Duong�ceramics�possess�not�only�aesthetic�and�functional�values�but�also�serve�as�a�medium�

for�preserving�collective�memory,�re�ecting�local�customs,�beliefs,�and�spiritual�life.�Pottery�

serves�as�a�cultural�connector,�fostering�interaction�between�artisans�and�communities,�and�

contributes� to�socio-economic�development� through� craft�village�networks.� In� the�context�

of� globalization� and� digital� transformation,� Binh� Duong� ceramics� are� being� revitalized�

and�promoted�through�virtual�museums,�cultural�tourism,�and�digital�platforms.�The�study�

rea�rms�the�sustainable�value�of�ceramic�art�as�a�living�heritage�that�strengthens�Vietnam’s�

cultural�identity�in�the��ow�of�international�integration.

Keywords:� Binh� Duong� ceramic� art,� craft� villages,� community� cultural� life,� digital�

transformation,�heritage

2�University�of�Architecture�Ho�Chi�Minh�City


